
150

Ку
ль

ту
ра

 У
кр

аї
ни

, в
ип

ус
к 

 9
1,

 2
02

5

Т.  О.  Кожукало. Вплив художніх ремінісценцій 
на глядача (на матеріалі фільму «Загибель  богів» 
Лукіно Вісконті)

Досліджено драматургічні паралелі одного з най-
відоміших фільмів Лукіно  Вісконті «Загибель богів» 
із трагедіями «Гамлет» Вільяма Шекспіра та «Цар 
Едіп» Софокла. Порівняльний аналіз епізодів фільму 
та сцен класичних трагедій виявляє систему ремініс-
ценцій, за допомогою яких режисер, орієнтуючись 
на ерудованого глядача, розширює межі осмислення 
історії зародження нацизму в передвоєнній Німеч-
чині, надаючи їй нових емоційних та філософських 
вимірів. Проаналізовано, як ремінісценції увираз-
нюють основну ідею твору, впливають на його ком-
позиційну структуру, а також  — інструментарій 
створення атмосфери тривоги, безвиході та неми-
нучої катастрофи. Висновано про доцільність вико-
ристання неявних відсилок до класичних сюжетів у 
сучасних кіносценаріях для акцентування суспіль-
но-політичних та соціальних проблем засобами кі-
номистецтва. 
Ключові слова: Лукіно Вісконті, Загибель богів, Гам-
лет Шекспіра, Цар Едіп Софокла, ремінісценція, дра-
матургія, нацизм і кіно.

T. Kozhukalo. The impact of artistic reminiscences 
on the viewer (based on the film “The Damned” by 
Luchino Visconti)

Th e relevance of this topic is due to the growing 
interest in the mechanisms of the impact of art on the 
emotional and psychological state of the viewer, as well as 
their consciousness. Th e media, and cinema in particular, 
seems to be not only a means of entertainment, but also 
a tool for the formation of the worldview and morality in 
the modern cultural space. One of the important factors 
of such impact is artistic reminiscences, which are able 
to deepen the perception of the work and actualize the 
cultural and historical experience.

Th e purpose of this study is to analyze the specifi cs of 
the impact of artistic reminiscences on the viewer using 
the example of Luchino Visconti’s fi lm “Th e  Damned”. 
Particular attention is to be paid to the reminiscences 
in Visconti’s fi lm to the tragedies such as “Hamlet” by 

William Shakespeare and “Oedipus Rex” by Sophocles, 
which enhance the feeling of anxiety, inevitability of 
doom and moral degradation.

Th e methodology of this research is based on a 
comprehensive approach which combines narrative-
dramaturgical, comparative, historical-cultural, and 
biographical types of analysis. In addition, a psychological 
approach was used as well, which has allowed to trace how 
the reminiscences aff ect the emotional and associative 
levels of the viewer’s perception.

Th e results of the study show that artistic 
reminiscences in the fi lm by Visconti act as a means of 
letting the intelligent viewer to feel deep emotional and 
intellectual impact. Th ey express dramatic tension, moral 
confl icts, and give historical events a universal sound. 

Th e scientifi c novelty of this study is in the 
comprehensive consideration of reminiscences in the 
fi lm “Th e Damned” is not only an aesthetic technique, 
but also an eff ective tool to have an impact on both the 
consciousness and subconsciousness of the viewer. 

Th e practical signifi cance of the study is that it 
provides a possibility to be used by screenwriters in 
order to purposefully enhance both the emotional 
and intellectual impact of a cinematic work. Th e 
appropriateness of using implicit references to classical 
plots in fi lm scripts to emphasize both the socio-
political and social problems through the means of 
cinematography cannot be denied. 

Conclusions. Reminiscences in Luchino Visconti’s 
fi lm “Th e Damned” with the classical plays such as 
“Hamlet” and “Oedipus Rex” serve as one of the key 
means of both the emotional and conceptual impact 
on the perception of historical events, as well as the 
means to emphasize moral dilemmas and contribute to 
the formation of a critical attitude to the problem of the 
emergence of Nazism. 
Keywords: Luchino Visconti, The Damned, Hamlet, 
Oedipus Rex, reminiscence, dramaturgy, Nazism and 
cinema.

Актуальність теми дослідження. Сучасний 
культурний простір позначений дедалі більшим 
інтересом до механізмів впливу мистецтва на 

* Th is work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License.

https://doi.org/10.31516/2410-5325.091.17*
УДК 791.43:159.9(450)“20”

Т. О. Кожукало
Інститут екранних мистецтв КНУТКіТ імені І. К. Карпенка-Карого, 
м. Київ, Україна

kozhukalo1992@gmail.com

ВПЛИВ ХУДОЖНІХ РЕМІНІСЦЕНЦІЙ НА ГЛЯДАЧА 
(НА МАТЕРІАЛІ ФІЛЬМУ «ЗАГИБЕЛЬ БОГІВ» ЛУКІНО ВІСКОНТІ)

T. Kozhukalo
Institute of Screen Arts at I. K. Karpenko-Karyi Kyiv National University 

of Theatre, Cinema and Television, Kyiv, Ukraine

https://orcid.org/0009-0000-6745-4187



151

Culture of U
kraine, issue  91, 2025

емоційно-психологічний стан та свідомість гля-
дача. Медіа і, зокрема, кінематограф постають не 
лише як засоби розваги, а і як особливо дієвий 
інструмент формування світоглядних та цінніс-
них орієнтирів. Одними з важливих чинників 
такого впливу є художні ремінісценції (від лат. 
reminiscentia — спогад). Вони здатні поглиблю-
вати сприйняття твору, створювати непрямий 
зв’язок, натяки між епохами, вчинками, худож-
німи прийомами, покликаними актуалізувати 
неперервність культурно-історичного досвіду.

Кінострічка Л. Вісконті «Загибель богів» 
(1969) є чудовою ілюстрацією того, як вміле 
використання ремінісценцій в аудіовізуально-
му творі здатне поглибити його зміст, створити 
необхідну атмосферу та викликати в аудиторії 
емоції, що посилюють усвідомлення передумов 
появи нацизму. І хоча ця стрічка вийшла на 
екрани понад півстоліття тому, вона до сьогод-
ні користується популярністю, про що свідчать, 
зокрема, такі сайти, як IMDB та Letterboxd, де 
«Загибель богів» має високий рейтинг та велику 
кількість переглядів. 

Постановка проблеми. Емоційний та інте-
лектуальний впливи на глядача значною мірою 
формують ремінісценції. У фільмі «Загибель 
богів» залучено доволі велику кількість прямих 
та прихованих пов’язаностей (або й відсилок) з 
іншими творами, що викликають в ерудованого 
глядача своєрідну послідовність емоційних ре-
акцій та асоціацій. Розуміння механізмів такого 
впливу вкрай важливе для сучасної кінодрама-
тургії й практичної режисури. Наголошення на 
проблемі ремінісценцій, виокремлення її дієвих 
чинників та впливів може значно розширити ін-
струментарій сценаристів і режисерів. Це, своєю 
чергою, дозволить митцям більш усвідомлено 
використовувати ремінісценції у творчості. 

Мета статті — дослідити особливості впливу 
художніх ремінісценцій на глядача на матеріалі 
фільму Л. Вісконті «Загибель богів». Особли-
ву увагу приділено ремінісценціям до трагедій 
«Гамлет» Вільяма Шекспіра та «Цар Едіп» Софо-
кла, які посилюють відчуття тривоги, немину-
чості катастрофи та моральної деградації. Від-
повідно до мети поставлено такі завдання: 
1. Виявити конкретні приклади ремінісценцій у 

фільмі «Загибель богів» Л. Вісконті та дослі-
дити їхнє художнє функціонування.

2. Розкрити роль ремінісценцій у формуванні 
ідейного та естетичного змісту стрічки, зо-
крема в контексті історичних подій, що стали 
її основою.

3. З’ясувати, яким чином ремінісценції впли-
вають на глядацьке сприйняття — як на емо-
ційному, так і на інтелектуальному рівні.

4. Сформувати висновки щодо значення ремі-
нісценцій у кіномистецтві як засобу погли-
бленої комунікації між автором і глядачем.

Методологія дослідження. Застосовано 
комплексний підхід, що поєднує наративно-дра-
матургійний, порівняльний, біографічний та 
історико-культурний аналіз. Для інтерпретації 
впливу ремінісценцій на рівні емоцій й асоціа-
цій глядача використано також психологічний 
підхід як систему знань про психіку та поведін-
ку людини. 

Аналіз останніх досліджень і публікацій. 
Попри те, що проблема ремінісценцій доволі 
широко висвітлена в літературознавстві, те-
атрознавстві, музикознавстві, музеєзнавстві 
тощо, особливості застосувань цього терміна 
саме в кіномистецтві розглядалися доволі по-
біжно. Дослідження ремінісценцій в Україні 
провадили О.  Осадча, С.  Копилова, Л.  Біловус, 
Т. Клименко.

Виклад основного матеріалу дослідження. 
Ремінісценції можна віднайти в архітектурі, 
літературі, музиці, графіці, живопису. Проте 
найбільше природа ремінісценцій проявля-
ється в кінематографі як у синтетичному виді 
мистецтва. Слід також зазначити, що ремініс-
ценції можуть мати найрізноманітніші форми, 
бути як свідомими (коли автор використовує їх 
спеціально), так і несвідомими (глядач помічає 
відсилку на інший твір мистецтва у фільмі, хоча 
режисер нічого такого не мав на увазі).

Ремінісценцією як засобом максимального 
впливу на кіноглядача користувалися та корис-
туються багато відомих кінорежисерів: В. Ал-
лен, М. Антоніоні, Б. Бертолуччі, П. Гріневей, 
К. Долан, Кім Кі Дук, М. Іллєнко, М. Монічеллі, 
Ж. Аурел, Р. Саттуф, К. Тарантіно, Л. Ріфеншталь 
та ін. Ремінісценції в стрічках цих режисерів 
проявляються в зорових образах, побудовах мі-
зансцен, рухах камери, сценарній структурі, іме-
нах та характерах персонажів, назвах тощо. 



152

Ку
ль

ту
ра

 У
кр

аї
ни

, в
ип

ус
к 

 9
1,

 2
02

5

Видатний італійський кінорежисер Л. Віскон-
ті у фільмі «Загибель богів» також використову-
вав цей принцип. Картина спочатку планувала-
ся як сучасна екранізація «Макбета», а в процесі 
написання сценарію та виробництва ремініс-
ценції поширилися ще на два класичні твори — 
«Гамлет» Вільяма Шекспіра та «Цар Едіп» Софо-
кла. Вісконті торкається цих трагедій віддалено, 
не прямо: далеко не кожен глядач, знайомий із 
цими п’єсами, здатен відразу побачити їхній від-
блиск у фільмі. 

Можна стверджувати, що ремінісценції на 
«Гамлета» в кінострічці Вісконті  — абсолютно 
свідомі, чітко вивірені та продумані. Дослід-
ник О. Островський (2023), аналізуючи вплив 
особистої книжкової колекції Вісконті на його 
творчу діяльність, зазначає, що найбільше на 
полицях режисера було саме творів Шекспіра. 
Його п’єси Вісконті також неодноразово ста-
вив у театрі, тож, очевидно, відсилки на Шек-
спіра у фільмі «Загибель богів» — невипадкові. 
Кінознавиця О. Мусієнко (2016), досліджуючи 
трагедію естетизму Л. Вісконті, наголошує на 
тому, що «творчий інстинкт допомагає Віскон-
ті знайти ті необхідні і разом з тим точні тран-
сформації літературного матеріалу, які роблять 
його екранне втілення оптимальним» (с.  93), а 
О. Островський (2024), аналізуючи фільмогра-
фію режисера через мультимодальність, акцен-
тує на тому, що «медіум книги трансформується 
автором у медіум фільму» (с. 162).

Картина розпочинається з того, що голова 
металургійного концерну, барон Йоахім фон Ес-
сенбек святкує день народження в родинному 
колі. У цей же час приходить новина про під-
пал Рейхстагу. З огляду на це, іменинник вирі-
шує призначити свого сина Костянтина, котрий 
є членом нацистської партії, віцепрезидентом 
концерну, відправивши у відставку чоловіка 
своєї племінниці Елізабет, принципового лібе-
рала Герберта  Тальмана. Цим вирішує скори-
статися Фрідріх Брукман, виконавчий директор 
сталеливарних заводів та водночас громадян-
ський чоловік Софі, доньки Йоахіма. Він, по-
радившись із коханою, убиває старого барона, 
підлатувавши все так, щоб головним підозрю-
ваним у злочині виявився Герберт. Уважний та 
освічений глядач може провести паралель між 
смертю Йоахіма фон Ессенбека у фільмі Вісконті 

та вбивством короля в «Гамлеті» (хоча це і ста-
лося ще до початку п’єси). У такому випадку уже 
перша подія в стрічці (рішення Фрідріха убити 
барона) викликає в аудиторії передчуття неми-
нучої катастрофи. Очевидно, що ця ремінісцен-
ція впливає на атмосферу та настрій фільму: 
Вісконті впевнено веде глядача, який розуміє, 
що перед ним розгортається трагедія, а вона, за 
законами драматургії, має закінчитися смертю 
головних героїв. 

У Шекспіра основний конфлікт розгорта-
ється між протагоністом Гамлетом, головним 
спадкоємцем престолу, та антагоністом Клавді-
єм, його рідним дядьком. У Вісконті боротьба 
триває між Мартіном, онуком Йоахіма фон Ес-
сенбека, власником вирішального пакета акцій 
металургійного концерну, та коханим чоловіком 
його матері, Фрідріхом. Глядач, який зчитав по-
передню ремінісценцію на Шекспіра, вочевидь, 
очікує, що Мартін, як і Гамлет, благородно про-
тистоятиме злу. Проте режисер вирішує «заплу-
тати» публіку й піти іншим шляхом. Персонаж 
Мартіна — розбещений, зіпсутий та безвольний 
молодий чоловік. У цьому випадку ремінісцен-
ція працює на контрасті: порівнюючи «Загибель 
богів» із п’єсою Шекспіра, глядач сподівається 
побачити хоча і непростого та зніченого, проте 
благородного героя, але замість нього «зустрі-
чає» справжнього монстра. Це викликає шок, 
відразу, обурення. Мало того, навіть зовні Мар-
тін геть не схожий на «класичного Гамлета». На 
цю роль Вісконті запросив талановитого ав-
стрійського актора Гельмута Бергера, котрий, як 
зазначають багато глядачів, має «негативну ха-
ризму» й вирізняється амбівалентною сексуаль-
ністю з відтінком гламурної естетики. Очевидно, 
що Гельмут Бергер має інший типаж, відмінний 
від Л. Олів’є, який зіграв Гамлета у відомій одно-
йменній шекспірівській екранізації 1948 р. Див-
лячись на персонажа Мартіна в «Загибелі богів», 
аудиторія на підсвідомому рівні розуміє, що «із 
цим Гамлетом щось не так».

Глядачі, які добре знайомі з трагедією Шек-
спіра й зуміли одразу побачити її відблиск у 
стрічці Вісконті, радше за все, також очіку-
ють на сюжетну лінію з Офелією. Однак режи-
сер, користуючись і надалі ремінісценціями на 
англійського драматурга, продовжує «підніма-
ти градус». Так, Офелія в його історії — це ма-
ленька дівчинка-єврейка на ім’я Ліза Келлер, 



153

Culture of U
kraine, issue  91, 2025

яка вчинила самогубство після того, як її звабив 
Мартін. Тут ремінісценція, окрім іншого, грає на 
універсалізацію образу цього персонажа. Гля-
дач усвідомлює, що Ліза стає жертвою не лише 
конкретного Мартіна (як у випадку з героїнею 
трагедії Шекспіра)  — схожі «мартіни» діяли в 
нацистських реаліях і зґвалтували дуже багато 
таких «офелій», більшість з яких, на жаль, було 
приречено на смерть. 

По-своєму вирізняється образ Софі фон Ес-
сенбек  — матері Мартіна та громадянської 
дружини Фрідріха. Цей персонаж  — неявна 
відсилка на шекспірівську Гертруду, і глядач, 
що угледів попередні ремінісценції, має одразу 
помітити й цю. В образі Софі фон Ессенбек він 
бачить жінку, яка обрала союз з узурпатором. 
Проте Вісконті наділив героїню й такими риса-
ми, які в Гертруди або були відсутніми одразу, 
або залишилися між рядками. Режисер зробив 
образ Софі радикальним: вона — не слабка жін-
ка, а підступна особа, яка активно й усвідомлено 
втягується в інтриги та змови.

У Софі фон Ессенбек з Мартіном відбуваєть-
ся інцестуальний зв’язок (син ґвалтує матір). 
Цей факт відсилає глядача до іншого відомого 
твору  — «Цар  Едіп» Софокла. Помітивши цю 
ремінісценцію, в аудиторії виникає відчуття 
знайомої трагедійної схеми: зрада матері стає 
частиною руйнування світу. Виходячи із цьо-
го, можна стверджувати, що історія родини 
Ессенбеків  — це не просто сучасна драма, а й 
варіація архетипів з трагедій. У Софокла Едіп 
вступає в інцестуальний зв’язок несвідомо, що 
підкреслює силу долі та приреченість роду: саме 
неусвідомленість скоєння гріха стає ключем до 
трагедії. У Вісконті інцестуальна лінія перевер-
нута й радикалізована: по-перше, Мартін знає, 
що ґвалтує свою матір Софі; по-друге, його бру-
тальний вчинок — не сліпа доля, а свідома пом-
ста, акт насильства, продиктований бажанням 
принизити кохання (й обранця) матері, знищи-
ти її морально; по-третє, інцест тут — симптом 
руйнації аристократичної моралі, де навіть межі 
табуйованого вже не стримують нікого. Тут Еді-
пів мотив трансформується з трагедії незнання 
в трагіфарс цинізму, де дія відбувається не через 
приреченість, а через розлад особистості і, як 
наслідок, її виродження. Трагічна сцена з дитя-
чими черевичками, пасмом волосся, шкільним 

зошитом Мартіна  — ремінісценція античної 
трагедії: момент, коли мати намагається втрима-
ти образ невинної дитини, нарешті усвідомлю-
ючи і, можливо, наприкінці розкаюючись за те, 
що породила й виховала чудовисько. Проте це її 
«визнання» веде не до катарсису, а до остаточної 
руйнації.

Смерть Софі та Фрідріха в «Загибелі богів» 
також можна потрактувати як ремінісценції 
до «Гамлета», що не має прямого, буквального 
відповідника, але цілком вплітається в шекспі-
рівську логіку фіналу, де загибель тиранів та їх 
співучасників є абсолютно закономірним за-
вершенням трагедії. У «Гамлеті» Клавдій гине у 
фінальній бійні. Це відплата за його злочини та 
незаконне захоплення влади. У Вісконті смерть 
Фрідріха подається як наслідок його інтриг: на-
цистська машина пожирає навіть своїх відданих 
союзників. Глядач, що прочитує цю ремінісцен-
цію, відчуває шекспірівську закономірність  — 
узурпатор мусить обов’язково загинути. Щодо 
Гертруди, то в «Гамлеті» вона гине випадково. Її 
смерть — акт невинного покарання через слаб-
кість, символ того, що Зло нищить навіть своїх 
прихильників. Оскільки у Вісконті Софі — така 
собі «Гертруда-навпаки» (тобто не пасивна жер-
тва, а активна співучасниця злочинів), її смерть 
символізує крах жіночності й материнськості 
за її співучасть у виродженні. Глядач, впізна-
ючи цю ремінісценцію, відчуває, що це знову 
«законний фінал»: матір, яка обрала сторону 
зла, мусить поплатитися. Мартін свідомо лишає 
Софі з Фрідріхом отруту на столику розкішної 
кімнати, не даючи їм іншого вибору, зачиняє 
їх, нервово чекає: їхня швидка смерть — зовсім 
не випадковість, а результат морального падін-
ня, позбавленого трагедійної краси. Останній 
кадр фільму: Мартін холоднокровно, з почуттям 
виконаного обов’язку, із характерним нацист-
ським жестом — піднятою рукою, споглядає два 
ще теплих трупи. 

Історія смертей у «Загибелі богів» стає ще 
страшнішою, оскільки зло не зникає із загибел-
лю Фрідріха та Софі. На відміну від «Гамлета», 
тут, після фіналу, не виникає «новий порядок»: 
в образі Фортінбраса натомість залишаєть-
ся Мартін, вироджений спадкоємець, істинне 
уособлення нацизму, усі злодіяння якого тіль-
ки-но розпочинаються. Можливу підказку саме 



154

Ку
ль

ту
ра

 У
кр

аї
ни

, в
ип

ус
к 

 9
1,

 2
02

5

такого фіналу знаходимо в історика кіно Р. Дас-
сановскі (Dassanowsky, 2018), який зазначає, що 
соціально-політична ідентичність Лукіно Віс-
конті сповнена протиріч: він був самосвідомим 
аристократом, який сповідував також і марк-
сизм, і його «часто звинувачували в тому, що він 
приваблював саме те, що хотів осудити» (с. 162). 
У «Загибелі богів» ця авторська амбівалентність 
проявляється через ремінісценції на Гамлета, які 
Вісконті переплітає з критикою нацистської іде-
ології, показуючи одночасно моральний занепад 
персонажів та осуджуючи їхні вчинки. Та на під-
свідомому рівні глядач відчуває, що справжній 
жах ще попереду.

Звісно, в аудиторії може виникнути слушне 
питання: чи має право режисер звертатися до 
класичних творів, аби передати ідею власної 
кінокартини, посилити її зміст? Очевидно та-
кож, що багатьох глядачів може обурити, що в 
мерзотнику Мартіні є відблиск Гамлета, одного 
з найвідоміших трагедійних героїв світу. Канди-
датка філологічних наук Г.  Дучимінська (2022), 
аналізуючи традиційний образ Гамлета, зазна-
чає, що «ставши фактом культури, він починає 
своє життя, яке вже не залежить від задуму авто-
ра твору» (с. 446). Отже, використовуючи ремі-
нісценції у своїх роботах, митці жодним чином 
не ставлять під сумнів ідеї, що висвітлюються в 
першотворах, із яких взяті неявні відсилки.

Слід зазначити, що Вісконті не обмежується 
ремінісценціями на Шекспіра та Софокла. Так, 
на початку «Загибелі богів», Мартін повторює 
танок М. Дітріх із «Блакитного ангела», перетво-
рюючи витончену еротичну грацію Лоли-Лоли 
на тривожну пародію. Ця цитата з класичного 
фільму підкреслює втрату його власної іден-
тичності, моральне звиродніння, внутрішню 
порожнечу (на що неприховано й гидко реагує 
барон Йоахім фон Ессенбек як носій аристокра-
тичних чеснот, на іменини якого зібралися всі 
його близькі, а от обличчя Софі виявляє зача-
рування від інсценізації її сина). Вісконті ніби 
підказує глядачу, що Мартін не просто імітує 
жести, а гротескно демонструє всім присутнім 
на іменинах початок змін, що призведуть до 
деградації аристократичної родини, яка, щоб 
утримати бізнес, вимушена буде корумпуватися 
з новою владою. Водночас Мартін символічно 
стверджує свою остаточну готовність увійти у 
світ цинізму, розбещеності, нацизму. 

Наостанок зауважимо, що й назва фільму 
«Загибель богів» є прямою відсилкою на відому 
однойменну оперу Р. Вагнера. У Вісконті зобра-
жено розпад старого світу, що руйнується під 
тягарем корупції. У Вагнера — падіння богів — 
метафора кінця обману, зради, тиранії, і початок 
світу, у якому справжня любов має силу пере-
могти жадобу влади й повернення до природної 
гармонії, до світу людей. 

Наукова новизна розвідки полягає в комп-
лексному розгляді ремінісценцій у фільмі «Заги-
бель богів» не лише як естетичного прийому, а і 
як дієвого інструменту впливу на свідомість та 
підсвідомість глядача. Попри те, що метод ремі-
нісценції використовується в багатьох мистець-
ких творах, цей прийом у контексті кіно розгля-
дається доволі рідко.

Висновки. Ремінісценція — асоціативне нага-
дування про певні факти, події, явища, характе-
ри минулих років, що дивовижно повторюються 
в новому часі. Ремінісценції спонукають глядача 
не забувати історію та культуру, враховувати 
уроки та досвід не лише своєї країни, а й світу. 
Метод ремінісценції дозволяє режисерові вира-
зніше й переконливіше донести до свого глядача 
головну думку (наскрізну ідею) фільму. 

Ремінісценції в картині «Загибель богів» з 
п’єсами «Гамлет» та «Цар Едіп» виступають од-
ним із ключових засобів драматургії, поклика-
ної для емоційного та концептуального впливу 
на глядача з метою поглибленого емоційного 
сприйняття історичних подій. Ці ремінісценції 
акцентують моральні дилеми й сприяють фор-
муванню критичного ставлення до проблеми 
зародження фашизму. 

За допомогою ремінісценцій кінематографіч-
ний твір можна зробити значно динамічнішим 
і більш насиченим. Уважається, що ефект ремі-
нісценції буде досягнуто тоді, коли глядач по-
мічає задуману автором аналогію. Саме тому, 
використовуючи ремінісценцію, режисерові 
слід розуміти, на яку аудиторію він розрахо-
вує. Минулими поколіннями було накопичено 
велетенський культурний спадок, до якого ав-
тори звертаються дедалі частіше й частіше, про 
що свідчать сьогодні численні мистецькі твори, 
майже повністю пронизані відсилками на сві-
тові шедеври (при цьому не варто їх плутати із 
плагіатом). 



155

Culture of U
kraine, issue  91, 2025

Ремінісценція орієнтована на досвід (пам’ять) 
кіноглядача та його асоціативне мислення. Інко-
ли буває доволі складно встановити певну межу 
між несвідомою та навмисною ремінісценціями 
автора на певний твір (персонаж, образ, цитату, 
сцену тощо). Важливо усвідомлювати, що ху-
дожній досвід авторів минулого, освоєний кож-
ним конкретним митцем, так чи інакше впливає 
на його творчість (що і сталося з Л. Вісконті).

Більша частина ремінісценцій цілком свідомо 
вводиться режисером у кінематографічний твір. 
Проте цей творчий процес може бути й інтуї-
тивним, несвідомим. Тобто, режисер підсвідомо 

вкладає у свою роботу те, що ним було колись 
пізнано, але забуто. Ремінісценція в цьому ви-
падку матиме неявний характер, у чому прояв-
ляється і її своєрідна унікальність. 

Перспективи подальших досліджень. До-
цільно розширити аналіз ремінісценцій в інших 
фільмах Л. Вісконті, щоб простежити законо-
мірності використання ним відсилок у різних 
періодах творчості. А для виявлення універсаль-
них та специфічних законів сприйняття прихо-
ваних образів варто розглянути порівняльний 
вплив на драматургію фільмів міфологій різних 
культур. 

Т. О. Кожукало
аспірантка, викладачка кафедри режисури та драматургії 
кіно та телебачення, Інститут екранних мистецтв
КНУТКіТ імені І. К. Карпенка-Карого, 
м. Київ, Україна

T. Kozhukalo
postgraduate student, lecturer at the Department of Film and 

Television Directing and Dramaturgy, 
I. K. Karpenko-Karyi Kyiv National University of Th eatre, 

Cinema and Television, Kyiv, Ukraine

Список посилань
Дучимінська (Горенок), Г. Ю. (2022) Традиційний образ Гамлета: різні аспекти інтерпретації. Інноваційний шлях 

розвитку сучасних філологічних наук в Україні та країнах ЄС (сс. 435–461). https://doi.org/10.30525/978-
9934-26-196-1-17

Мусієнко, О. (2016). Лукіно Вісконті: Трагедія естетизму. Науковий вісник Київського національного універ-
ситету театру, кіно і телебачення імені І. К. Карпенка-Карого, (19), 90–97. http://nbuv.gov.ua/UJRN/
Nvkkarogo_2016_19_14

Островський, О. (2023). Приватна бібліотека Лукіно Вісконті як шлях до розуміння творчої біографії митця. 
Вісник: Українські культурологічні студії, 2(13), 43–47. https://doi.org/10.17721/ucs.2023.2(13).08

Островський, О. (2024). Мультимодальність як спосіб аналізу фільмографії Лукіно Вісконті. Fine Art and Culture 
Studies, 4, 157–164. https://doi.org/10.32782/facs-2024-4-22

Dassanowsky, R. (2018). Critical (self-)refl ections in the elusive other: The image of the Austrian in the fi lms of 
Visconti, Fellini and Cavani. Journal of Italian Cinema & Media Studies, 6(2), 159–177. https://doi.org/10.1386/
jicms.6.2.159_1

References
Duchyminska (Horenok), H. Yu. (2022) The traditional image of Hamlet: various aspects of interpretation. Innovative 

path of development of modern philological sciences in Ukraine and EU countries (рр. 435–461). https://doi.org 
/10.30525/978-9934-26-196-1-17 [In Ukrainian]. 

Musiienko, O. (2016). Luchino Visconti: The Tragedy of Aestheticism. Naukovyi visnyk Kyivskoho natsionalnoho 
universytetu teatru, kino i telebachennia imeni I. K. Karpenka-Karoho, (19), 90–97. http://nbuv.gov.ua/UJRN/
Nvkkarogo_2016_19_14 [In Ukrainian]. 

Ostrovskyi, O. (2023). Luchino Visconti’s private library as a way to understand the artist’s creative biography. Visnyk: 
Ukrainski kulturolohichni studii, 2(13), 43–47. https://doi.org/10.17721/ucs.2023.2(13).08 [In Ukrainian].

Ostrovskyi, O. (2024). Multimodality as a way of analyzing Luchino Visconti’s fi lmography. Fine Art and Culture 
Studies, 4, 157–164. https://doi.org/10.32782/facs-2024-4-22 [In Ukrainian].

Dassanowsky, R. (2018). Critical (self-)refl ections in the elusive other: The image of the Austrian in the fi lms of 
Visconti, Fellini and Cavani. Journal of Italian Cinema & Media Studies, 6(2), 159–177. https://doi.org/10.1386/
jicms.6.2.159_1 [In English].

Отримано: 14.09.2025
Прийнято до друку: 14.10.2025

Опубліковано: 25.12.2025


