
98

Ку
ль

ту
ра

 У
кр

аї
ни

, в
ип

ус
к 

 9
1,

 2
02

5

М. І. Клопенко, М. Т. Братерська-Дронь. «Мис-
тецтво поза політикою» як етична ілюзія: кінема-
тографічна рефлексія І. Сабо

Стаття присвячена аналізу особливостей кінема-
тографічного зображення моральної відповідаль-
ності митця в умовах суспільно-політичних тран-
сформацій на прикладі фільму «Мефісто» (1981) 
угорського режисера Іштвана Сабо. У процесі дослі-
дження авторами було застосовано кінознавчий ана-
ліз для розгляду ідейно-тематичних особливостей 
фільму, розвитку образу головного героя та вияв-
лення його внутрішнього моральнісного конфлікту, 
зокрема в контексті концепції «морального зане-
покоєння». Зважаючи на недостатню увагу україн-
ського кінознавства до образу митця на екрані з мо-
рально-етичних позицій, особливий акцент автори 
роблять на критичному аналізі формули «мистецтво 
поза політикою» як ідеологічної ілюзії, що виправ-
довує моральну капітуляцію митця. Мистецтво, бу-
дучи включеним у соціально-політичні процеси, не 
може бути позбавленим морального виміру. Залеж-
ність митця від системи, компроміси з владою та 
внутрішні колізії совісті окреслюють спектр етичних 
дилем, притаманних творчій діяльності в політизо-
ваному середовищі. І. Сабо через образ головного ге-
роя розкриває небезпеку підміни свободи творчості 
зовнішнім успіхом і визнанням, що досягаються ці-
ною моральної зради. У статті автори аналізують, як 
художні засоби кіно використовуються для виявлен-
ня внутрішнього конфлікту між естетичною місією 
та зовнішнім політичним тиском; показують, що 
етичний вибір митця не є приватною справою, а має 
суспільну значущість, особливо в контексті автори-
тарної влади; аргументують, що спроба відмежувати 
мистецтво від політики відкриває простір для мані-
пуляцій і моральної деградації. У цьому контексті 

фільм «Мефісто» цілком підпадає під визначення 
кіно «морального занепокоєння» і слугує важливим 
прикладом осмислення ролі митця як суб’єкта мо-
ральної відповідальності, а не лише як носія есте-
тичних цінностей.
Ключові слова: аудіовізуальне мистецтво, фільми 
«морального занепокоєння», кіно Східної Європи, ми-
тець, режисер, актор, мораль, образ-характер.

M. Klopenko, M. Braterska-Dron. “Art Beyond Poli-
tics” as an ethical illusion: cinematic reflection of 
I. Szabó

Th e purpose of the article is to identify the features 
of the on-screen representation of the artist’s moral 
responsibility, using the example of István  Szabó’s fi lm 
Mephisto (1981).

Th e methodology. Film analysis was conducted to 
reveal the main thematic lines of the fi lm, the features of 
the protagonist’s image, and the key aspects of moral and 
ethical issues on screen. Th e systemic method was used 
for a comprehensive examination of the ethical dimension 
of artistic activity on screen, identifying and generalizing 
the fi lm’s ideological and thematic connections with the 
context of the phenomenon of “moral anxiety”, as well as 
its dramaturgical components and recurring existential 
motifs. Using the historical method, the article outlines 
the discussion of the problems of artistic creativity and 
the moral and ethical dimension of art, and reveals the 
features of the refl ection of the artist’s activity within the 
socio-political context presented in Mephisto. Th rough 
comparative analysis, similarities were identifi ed in 
cinematic representations addressing the problem of 
the artist and his moral and ethical choices against the 
backdrop of socio-political constraints.

Th e results. Th e authors analyze how the artistic 
means of cinema are used to reveal the internal confl ict 

* Th is work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License.

https://doi.org/10.31516/2410-5325.091.11*
УДК 791.234-5:172]:791.633-051](439)Сабо(045)

М. І. Клопенко
Інститут екранних мистецтв Київського національного 
університету театру, кіно і телебачення імені І. К. Карпенко-Карого, 
м. Київ, Україна 

m.klopenko@knutkt.edu.ua

М. Т. Братерська-Дронь 
Інститут екранних мистецтв Київського національного 
університету театру, кіно і телебачення імені І. К. Карпенка-Карого, 
м. Київ, Україна

braterska.m@gmail.com

«МИСТЕЦТВО ПОЗА ПОЛІТИКОЮ» ЯК ЕТИЧНА ІЛЮЗІЯ: 
КІНЕМАТОГРАФІЧНА РЕФЛЕКСІЯ І. САБО

M. Klopenko
Institute of Screen Arts, I. K. Karpenko-Karyi Kyiv National University of 

Theatre, Cinema and Television, Kyiv, Ukraine

https://orcid.org/0000-0003-3979-0604

M. Braterska-Dron
Institute of Screen Arts, I. K. Karpenko-Karyi Kyiv National University of 

Theatre, Cinema and Television, Kyiv, Ukraine

https://orcid.org/0000-0002-3364-9143



99

Culture of U
kraine, issue  91, 2025

between the aesthetic mission and external political 
pressure; they demonstrate that the ethical choice of the 
artist is not a private matter but has social signifi cance, 
especially under authoritarian power; and they argue 
that attempts to separate art from politics open up space 
for manipulation and moral degradation. In this context, 
Mephisto fully corresponds to the defi nition of “cinema 
of moral anxiety” and serves as an important example of 
understanding the role of the artist as a subject of moral 
responsibility rather than merely a bearer of aesthetic 
values. Art, being embedded in socio-political processes, 
cannot be deprived of its moral dimension. Th e artist’s 
dependence on the system, compromises with authority, 
and inner confl icts of conscience outline the range of 
ethical dilemmas inherent in creative activity within a 
politicized environment. Th rough the image of the main 
character, István Szabó reveals the danger of substituting 
artistic freedom with external success and recognition 
achieved at the cost of moral betrayal.

Th e scientifi c novelty of the research lies in the fi lm-
critical analysis of the cinematic depiction of the artist’s 
creative activity and its moral and ethical issues within 
the socio-political context, using Mephisto as a case 
study. Th e complex issues of ethical regulation in art, 
particularly the responsibility of the artist, necessitate 
their consideration through the prism of cinema. Given 
the lack of research on the cinematic image of the artist in 
the moral and ethical dimension within Ukrainian fi lm 
studies, the article outlines the ideological features of 
the on-screen refl ection of the artist’s activity in Szabó’s 
directorial approach. Th e moral and ethical component 
present in Szabó’s work remains relevant beyond its 
specifi c historical context. Th is applies both to the 
moral principles of human existence in general and to 
the ethical guidelines of the artist himself, which makes 
them an important object of cinematic inquiry.

Th e practical signifi cance. Th e article may serve as 
educational material within the study of humanities — 
including fi lm studies, art history, cultural studies, 
philosophy, and history  — and can also be applied in 
further research on European cinema, particularly its 
existential dimension. 
Keywords: audiovisual art, films of “moral anxiety”, 
Eastern European cinema, artist, director, actor, morality, 
character.

Актуальність теми дослідження і постанов-
ка проблеми. Образ митця завжди формується 
в безпосередньому зв’язку з історичними і соці-
альними умовами, які визначають як межі його 
свободи, так і ступінь моральної відповідально-
сті. Вирішуючи, яким чином реагувати на ви-
клики часу, творець щоразу опиняється перед 
вибором між вірністю власним етичним переко-

нанням і компромісами, яких вимагають влада 
чи суспільна кон’юнктура. У періоди масштаб-
них політичних зрушень питання особистої від-
повідальності митця стає особливо відчутним, 
адже його діяльність перетворюється не лише 
на естетичний, а й на суспільно значущий акт. 
Саме в такі моменти мистецтво постає як дзер-
кало епохи та одночасно як поле напружених 
моральних колізій. Фільм І. Сабо «Мефісто» 
(1981) є показовим прикладом кінематографіч-
ного осмислення цього протиріччя. Він піднімає 
питання межі між мистецтвом і політикою, між 
внутрішньою свободою та зовнішнім успіхом, 
досягнутим шляхом поступок і моральної ка-
пітуляції. Ситуація головного героя  — митця, 
який поступово підпорядковує свою творчість 
вимогам влади, — розкриває універсальну про-
блему «морального неспокою» людини: чи мож-
ливо для митця існувати поза соціально-полі-
тичними процесами. Така постановка питання 
є особливо актуальною сьогодні, оскільки воно 
стосується не лише історичного минулого, а 
й сучасних практик співіснування мистецтва 
і влади. Важливість цієї проблематики зумов-
лена тим, що питання морального вибору тут 
виходить за межі приватної сфери і стосується 
ширшого суспільного виміру. Залежність митця 
від політичної системи, спокуса конформізму 
чи опір тиску влади — все це формує особливу 
драматургію його внутрішнього життя, яка по-
требує критичного осмислення. Аналіз фільму 
«Мефісто» в цьому контексті відкриває можли-
вості для глибшого розуміння того, як кінема-
тограф здатен виявляти етичні дилеми творчої 
особистості.

Методологія. Під час дослідження було за-
стосовано кінознавчий аналіз, що надав змогу 
виокремити провідні теми стрічки, проаналізу-
вати особливості розвитку характеру героя та 
кінематографічне втілення головних складників 
морально-етичної проблематики, відображеної 
на екрані. Системний метод слугував інстру-
ментом для всестороннього осмислення етич-
ного виміру діяльності героя-митця на екра-
ні, а також для виокремлення й узагальнення 
ідейно-тематичних мотивів фільму в контексті 
феномену «морального занепокоєння». Історич-
ний метод дозволив простежити, яким чином 



100

Ку
ль

ту
ра

 У
кр

аї
ни

, в
ип

ус
к 

 9
1,

 2
02

5

у картині «Мефіст о» репрезентовано діяльність 
творчої особистості в умовах соціально-полі-
тичних реалій відповідної епохи.

Мета статті — визначити особливості екран-
ної репрезентації моральної відповідальності 
митця на прикладі фільму «Мефісто» (1981). 
Відповідно до поставленої мети в статті сфор-
мовані такі завдання: 
1) проаналізувати сюжетну основу фільму «Ме-

фісто» (1981) та визначити ключові конфлік-
ти, що актуалізують моральну відповідаль-
ність головного героя;

2) визначити кінематографічні прийоми, вико-
ристані у фільмі, та їхній вплив на відобра-
ження внутрішніх моральних дилем героя;

3) простежити взаємозв’язок між творчою сво-
бодою митця, його моральними орієнтирами 
та соціально-політичним контекстом, у яко-
му він існує;

4) обґрунтувати приналежність фільму «Мефі-
сто» до східноєвропейського кінематографу 
«морального занепокоєння», що поєднав ху-
дожню форму з морально-етичним дискур-
сом.

Аналіз останніх досліджень і публікацій. 
Питання художньої творчості та різні аспекти 
морально-етичного виміру мистецтва, включно 
з проблемою відповідальності митця, неоднора-
зово ставали предметом досліджень українських 
науковців. Особливості творчого процесу на тлі 
загальних тенденцій розвитку естетики ХХ ст. 
аналізує Л. Т. Левчук (1978). Значний доробок у 
цьому напрямі належить О.  І. Оніщенко, яка в 
своїй монографії «Художня творчість у контек-
сті гуманітарного знання» розглядає художню 
творчість як міждисциплінарне явище, тісно 
пов’язане з естетикою, психологією, етикою та 
мистецтвознавством, простежує її трансфор-
мацію в об’єкт міжнаукового аналізу впродовж 
другої половини ХІХ–ХХ ст. Дослідниця також 
визначає параметри осмислення художньої ді-
яльності, акцентуючи на неповторності твор-
чого процесу, винятковості постаті митця, ав-
тономності та естетичній цінності мистецького 
твору (Оніщенко, 2001). У монографії «Художня 
творчість: проект некласичної естетики» автор-
ка цілісно розглядає феномен художньої твор-
чості, застосовуючи міждисциплінарний підхід 

і ґрунтовно осмислюючи його проблематику 
(Оніщенко, 2008). Українськими дослідниками 
також було проаналізовано етико-філософську 
проблематику в кіномистецтві, пов’язану, зо-
крема, з моральнісними аспектами буття люди-
ни (Братерська-Дронь, 2009), і морально-етичні 
аспекти функціонування мистецтва в контексті 
феномену «моральних провокацій» (Хандогіна, 
2009). Важливим орієнтиром у цій сфері є пра-
ця польського філософа В. Татаркевича «Історія 
шести понять», де детально розкривається по-
няття мистецтва (2001). Водночас слід підкрес-
лити, що кількість досліджень, присвячених 
аналізу цієї проблематики крізь призму кіне-
матографу, залишається обмеженою. Зокрема, 
в українському кінознавстві бракує робіт, які б 
комплексно висвітлювали проблему моральної 
відповідальності митця в контексті кіномисте-
цтва, особливо у зв’язку з феноменом «мораль-
ного занепокоєння», актуальним для аналізу 
східноєвропейського кінематографічного про-
стору 1970–1980-х  рр. Безпосередньо аналізу 
морально-етичних дилем, втілених у ключо-
вій для цього дослідження стрічці «Мефісто» 
І. Сабо, присвячені ґрунтовні статті Ч.  Плуси 
(Płusa, 2013) та С. Сейлер (Seyler, 2015).

Виклад основного матеріалу дослідження. 
Зосередження мистецтва на проблемі мораль-
них принципів особистості передусім виявляє 
особливості самої людської екзистенції, тісно 
пов’язаної з моральною діяльністю, адже ек-
зистенціалізм цілком можна вважати філосо-
фією людини в контексті моральних цінностей. 
Ситуація вибору в екзистенційному сенсі має 
виняткове значення для постаті митця і безпо-
середньо пов’язана з його творчістю, з тим, як 
він наповнює своє творче існування моральним 
змістом, демонструючи власну морально-етич-
ну ідентичність та розуміння моральнісної сві-
домості (Братерська-Дронь, 2009). 

У контексті розгляду означеної проблематики 
варто звернутися до класичної праці французь-
кого мислителя Ж. Марітена з промовистою наз-
вою «Відповідальність митця». Наголошуючи 
на тому, що навіть гріх може стати матеріалом 
для творчості, Марітен акцентує саме на питан-
ні моральної відповідальності митця (Maritain, 
2024, р. 10). Розмірковуючи над співвідношенням 



101

Culture of U
kraine, issue  91, 2025

художньої цінності твору та моральних засад 
особистості, філософ розкриває співвіднесен-
ня Моралі та Мистецтва як двох самостійних 
й автономних сфер. Водночас, попри їхню ві-
докремленість, ці сфери не можуть існувати в 
повній ізоляції, адже митець завжди є не лише 
творцем, але й моральною істотою. Марітен до-
ходить висновку, згідно з яким мистецтво під-
порядковується моралі, хоча й опосередковано: 
«Бо моральне сумління має відношення до всіх 
діл людських; моральна совість включає, якщо 
можна так висловитися, всі приватні різновиди 
совісті <>… в моральних речах існує вихідний 
принцип, згідно з яким завжди погано і завжди 
заборонено діяти проти своєї совісті» (Maritain, 
2024, р. 10). 

Отже, моральні зобов’язання, прийняті на 
рівні особистісного вибору, прямо залежать від 
індивідуального сприйняття цінностей. Цей 
принцип стосується не лише художника, а й ін-
ших професій — лікаря, науковця чи будь-яко-
го іншого фахівця, чия діяльність пов’язана з 
відповідальністю перед людьми. Неабиякий ін-
терес суперечності в протиставленні моралі й 
мистецтва становлять для кінематографістів, які 
звертають увагу на здатність (або можливість) 
своїх персонажів за певних обставин виходити 
за межі моральних норм й ігнорувати мораль-
ні вимоги. У цьому контексті доцільно звернути 
увагу на феномен т. зв. «моральних провокацій» 
у мистецтві. Як слушно зазначає Л. Хандогіна: 
«Література, мистецтво, художнє провокуван-
ня існує для того, щоб дати людині можливість 
пережити, відчути те, що забороняє мораль» 
(Хандогіна, 2009, с. 109). Митець нерідко бере на 
себе етичний ризик, прагнучи порушити звичні 
уявлення глядача, змусити його не відвертатися, 
а заглибитися в процес споглядання та емоцій-
ного переживання, навіть якщо йдеться про не-
приємні, дискомфортні чи неоднозначні аспекти 
дійсності. Недарма польський філософ В. Татар-
кевич був упевнений в тому, що якщо художній 
твір хвилює та залишає глибокий емоційний 
слід, це має більше значення, ніж просте есте-
тичне захоплення його красою, а сильний вплив 
можуть чинити не лише прекрасне, а й бридке 
(Татаркевич, 2001, с. 134). Як оригінальний спосіб 
кінематографічної «моральної провокації» може 

сприйматись кіно «морального занепокоєння» 
(що яскраво проявилось у польському кіномис-
тецтві 1970-х рр.). 

Кінематограф «морального занепокоєння» 
сформувався в Польщі наприкінці соціалістич-
ної епохи й став одним із найхарактерніших 
культурних феноменів того часу. Термін був ос-
таточно закріплений на Міжнародному семінарі 
кінокритиків у Ґданську у вересні 1979 р., а упер-
ше його запропонував режисер Я. Кійовський. 
Хоча визначення викликало неоднозначну реак-
цію як серед кінематографістів, так і серед кри-
тиків, однак воно вкорінилося в науковому обігу 
та використовується й понині. Витоки напряму 
сягають середини 1970-х рр.: показовою подією 
став виступ режисерів А. Вайди та К. Зануссі на 
Форумі кінематографістів у Ґданську 1975 р., де 
митці публічно звинуватили владу в обмежен-
ні творчої свободи. Як зауважував Кійовський, 
саме моральна колізія — конфлікт між офіцій-
ною ідеологією та особистим сумлінням — ста-
новила основу драматургії цього кіно (Lubelski, 
2015, s. 423). У проміжку часу між протестами 
1976 р. та запровадженням воєнного стану 
1981 р. польське кіно «морального занепокоєн-
ня» стало художньою реакцією на суспільно-по-
літичну кризу країни. Воно відкрило для гляда-
ча ту частину повсякденності, яку приховувала 
офіційна пропаганда,  — суперечності системи, 
моральну апатію, конформізм і безсилля перед 
владою (Mielczarek, 2008, s. 229). Режисери цього 
напряму зверталися до засобів екранного реа-
лізму, щоб через долі окремих людей показати 
загальний моральний стан суспільства.

Відображення універсального «екзистенцій-
ного неспокою» в кінематографі «моральної 
тривоги» перепліталося з критичною реакцією 
людини на своє середовище з точки зору мо-
ральних орієнтирів. Кінематографісти бачили 
свою етичну місію в описі навколишньої ре-
альності без ілюзій. Вони не приймали «зача-
рованості» світу, де порожні гасла видаються за 
реальність, а загальний ідеологічний обов’язок 
ставиться вище особистого поклику. Ретельно 
аналізуючи офіційну пропаганду, кінематогра-
фісти намагалися виявити приховану, але зна-
йому кожному повсякденність. Невдоволення 



102

Ку
ль

ту
ра

 У
кр

аї
ни

, в
ип

ус
к 

 9
1,

 2
02

5

брехнею, розгубленість перед загальним лице-
мірством, небезпека «морального падіння», три-
вожний неспокій і спотворена духовність — усе 
це ставило проблему морального стану суспіль-
ства на новий рівень. 

Універсальна тема «морального занепокоєн-
ня» містила попередження не дозволити собі 
звикнути до наявної кризи, до загрозливих мо-
ральних небезпек, байдужість до яких заважає 
гідному моральному вибору людини. Розхитую-
чи внутрішній спокій людей, митець запрошу-
вав їх пройти колективну морально-ціннісну 
ініціацію разом з героями на екрані. Зображую-
чи у своїх фільмах героїв, які часто стикаються з 
неспроможністю жити згідно з власною совістю, 
режисери «морального занепокоєння» й самі 
працювали в умовах обмежень цензури, нама-
гаючись зробити свій внесок у загальний опір 
моральній дезорієнтації суспільства. Можли-
во, вони усвідомлювали, з одного боку, ницість 
ігнорування особистої відповідальності, а з 
іншого  — цінність надії на своєрідне «мораль-
не очищення» людської свідомості через засоби 
кінематографу, такий собі «творчий» внесок у 
суспільне життя (Река, 2012, с. 34). 

Зважаючи на актуальність проблематики мо-
ральної відповідальності митця та проблем його 
професійної етики (Оніщенко, 2001) у суспіль-
стві, гарним прикладом для аналізу, безпереч-
но, є творчість видатного угорського режисера 
І. Сабо. Феномен «морального занепокоєння» є 
невіддільним елементом його фільмографії. Со-
ціально-політичні та морально-етичні пробле-
ми формували унікальний почерк режисера ще 
з його ранніх робіт — «Час мрій» (1964), «Бать-
ко» (1966), «Фільм про кохання» (1970). Важли-
вою картиною, що наочно демонструвала мо-
рально-етичні дилеми людини на тлі історичних 
процесів, стала стрічка Сабо «Довіра» (1980), 
однак найбільшу відомість режисеру принесла 
трилогія «Мефісто» (1981), «Полковник Редль» 
(1985) та «Хануссен» (1988). Зважаючи на по-
ставлену на початку статті проблему моральної 
відповідальності митця, найбільший інтерес 
для нашого дослідження має фільм «Мефісто» 
(1981), який гостро й предметно розкриває від-
носини митця з владою та, здається, надає одно-
значну відповідь на питання: чи може мистецтво 
бути поза політикою? 

Стрічка Сабо (сценарій написаний разом з 
П.  Добаї) є адаптацією роману К.  Манна «Ме-
фісто. Історія однієї кар’єри» (1936). У центрі 
сюжету  — «духовне  падіння» колишнього дру-
га й шурина Манна, німецького актора театру 
і кіноактора Густафа Грюндгенса, чиї амбіції 
привели його до співпраці з владою і допомогли 
стати керівником Державного театру в Берліні 
часів Третього рейху. У романі Манн зобразив 
егоцентричного митця, який стає «благодійни-
ком» режиму. У 1934 р. Грюндгенс, наділений 
довірою нацистської влади, обійняв посаду ін-
тенданта Берлінського державного театру. Тому, 
коли він одружився з Ерікою, сестрою К. Манна, 
у 1929  р., ці стосунки викликали заперечення 
письменника. Грюндгенс з радістю прийняв за-
хист міністра авіації та командувача Люфтваф-
фе, Г. Герінга, могутня влада якого захистила 
його від контролю над художньою творчістю 
на чолі з міністром пропаганди Й. Геббельсом. 
Факти з життя Грюндгенса, викладені в романі, 
складають історію особистості, яка не зважає на 
обмеження в співпраці з режимом. Тому його 
максима «терпіти жертви, якщо хочеш досягти 
вершини» — вираження бажання слави та гро-
шей, а також страху за своє життя (Płusa, 2013, 
s. 168). Відсутність етичної відповідальності ро-
бить його ще більш залежним від інших, а в ос-
нові його відданості — вдячність кожному, хто 
йому сприяє. Бажання процвітання, професій-
ного та соціального росту є основними мотива-
ми його дій. Чим більше він впадає в самозако-
ханість і стає кумиром громадської думки, тим 
більше він духовно зубожіє. 

Події фільму І. Сабо розгортаються в 1920-х рр. 
Головний герой Хендрік  Хофген (Клаус Марія 
Брандауер)  — талановитий і амбітний актор 
гамбурзького театру прагне зробити блиску-
чу кар’єру. Уже на початку глядач стає свідком 
нервового зриву самотнього Хофгена, який за-
чинився в гримерці. Він агресивний і вразливий 
водночас. І тут же виникає один з ключових ві-
зуальних мотивів — дзеркало, у яке напружено 
вдивляється герой. Спроба Хендріка, захоплено-
го ідеєю розвитку театру для найширших верств 
населення, організувати «пролетарський театр» 
з акторами-аматорами, зазнає невдачі. Хофген 
мріяв про створення театру революційного і 



103

Culture of U
kraine, issue  91, 2025

політичного, однак згодом і сам не помітить, як 
відмовиться бачити політичне у власному мис-
тецтві. 

«Що тебе гризе?» — запитує тривожного ак-
тора його коханка, мулатка Джульєтта Мартенс 
(К. Бойд). «Те, що я провінційний актор», — зі-
знається їй Хендрік. Мріючи про славу, багат-
ство та визнання, він жадає підкорити сцену 
Державного театру в Берліні і з часом йому вда-
ється знайти впливового покровителя (тестя 
своєї дружини), через що його кар’єра поволі 
починає зростати. «Ви ще вивчите його», — уїд-
ливо промовляє актор щодо свого неправильно 
написаного імені на афіші. Хендрік одружується 
з Барбарою  Брукнер (К. Янда), представницею 
аристократичного роду, а його талант і зв’язки 
просувають його кар’єрною драбиною. Потра-
пивши на роботу в Берлінський театр, Хофген 
знову з хитрою посмішкою підбадьорює себе 
перед дзеркалом: «Тепер ти повинен довести, що 
здатен на більше». На екрані слідує довга серія 
епізодів з перевтіленнями в різноманітних пер-
сонажів на сцені Берлінського театру і здається, 
ніби дійсно всі ролі підвладні Хендріку. 

Там він отримує омріяну роль Мефістофеля. 
Історія поступового тріумфу Хендріка збігаєть-
ся з приходом нацистів до влади в 1933 р., яких 
Хофген спочатку зневажав, навіть не сприйма-
ючи за серйозну політичну силу. На початку 
кожен націонал-соціаліст для Хендріка — негід-
ник. Актор цілком передбачає жах від їхнього 
ймовірного приходу до влади й говорить про 
небезпеку терпимості до своїх смертельних во-
рогів. «Чому ми завжди вагаємось? Компроміс 
зробили нормою і у справах, і в політиці!»  — 
каже Хофген, домагаючись звільнення іншого 
актора, прихильника нацистів Ганса  Міклаша 
(Д. Черхальмі). 

Барбара переконує чоловіка емігрувати, поки 
ще є можливість. Вона наполягає, що якими б 
не були його спроби захиститися від реальності 
мистецтвом, він не уникне вибору. На це Хен-
дрік відповідає, що він німець і має розділити 
долю свого народу, хоч би якою вона не була. 
Попри жорстке ставлення до нацистів і обран-
ня Гітлера канцлером, Хендрік все ж визнає, 
що йому насправді нема до цього діла, він всьо-
го лиш актор: «Я не політик, мені не потрібна 

політика». Барбара слушно заперечує йому, що 
відповідальності уникнути не вдасться і йому 
доведеться обрати позицію, зрештою, його не-
одмінно змусять до цього. Друг Хофгена, актор 
Отто Ульріх (П. Андораї) закликає Хендріка 
повернутись до колишніх колег, грати на сцені 
всім разом — всім, хто проти нацизму. Герой на-
томість лишається у вичікувальній, а насправді 
байдужій позиції. 

Барбара разом із батьком залишає Німеччи-
ну. Тим часом Хендрік вирушає до Угорщини 
для зйомок у кіно. Під час пожежі в Рейхстагу 
в Берліні він перебуває в Будапешті й вагається, 
чи повертатися до Німеччини, адже новій владі 
може бути відоме його минуле комуністичного 
агітатора. Хофген має шанс залишитися за кор-
доном і возз’єднатися зі своєю родиною, але, 
отримавши листа від знайомої актриси, у якому 
йому повідомляють, що перешкод для повер-
нення в Німеччину немає, Хендрік вирішує по-
вернутися. Для нього втеча означає зраду най-
головнішого  — його мистецтва, заради якого 
він готовий платити будь-яку ціну. Фанатичний 
Хофген справді «живе» лише на сцені. 

У Німеччині він знову грає роль Мефістофе-
ля, але тепер це вже інший персонаж — зловіс-
ний, цинічний і безжальний. Ця інтерпретація 
повністю відповідає очікуванням нацистів. Ви-
ступ актора настільки вражає, що прем’єр-мі-
ністр (Р. Гоппе) особисто звертає на це ува-
гу. Запрошений на таку собі аудієнцію в його 
ложе, Хендрік чує щире захоплення маршала: 
«Ваша маска абсолютно втілене зло, святе зло». 
Ця перша зустріч демонструє покірність акто-
ра й завершується його театральним поклоном 
прем’єр-міністру — знаменням його подальшо-
го служіння. «Дивно, що у вас таке м’яке руко- 
стискання», — каже маршал Хендріку, і той буде 
напружено вчитися тиснути руку сильніше. Так 
Хендрік стає одним із провідних акторів країни 
й активно долучається до створення пропаганди 
нового німецького мистецтва. Зрештою, герой 
жертвує свій талант на вівтар нового режиму. 
Задля кар’єри Хофген заперечує своє минуле, 
фактично зраджує друзів і колег, поступово під-
корюючись новій владі. Незважаючи на зневагу 
до нацистів на початку, він швидко пристосову-
ється, коли ті пропонують йому стати зіркою. 



104

Ку
ль

ту
ра

 У
кр

аї
ни

, в
ип

ус
к 

 9
1,

 2
02

5

Врешті, як казав Хофген, навіть його впливовий 
тесть колись одразу відмітив його феноменаль-
ну здатність перевтілюватися.

Згодом маршал запрошує героя до себе в осо-
бистий кабінет і говорить про те, що в театрі 
багато акторів, які не відповідають їхній мора-
лі. Образ, втілений  Хендріком, змусив маршала 
замислитись: «Чи не живе в кожному з нас Ме-
фістофель?» У цій сцені їхні силуети перебува-
ють у зловісному зеленому світлі: обличчя мар-
шала, як і обличчя актора, приховані тінню, і от 
уже образи Фауста і Мефістофеля продовжують 
свій вираз у реальному житті. 

Роль Мефістофеля перетворюється в символ 
життя Хофгена. Прем’єр-міністр призначає Хен-
дріка керівником усіх німецьких театрів, і він 
приймає цю посаду. Він виголошує «правильні» 
промови про мистецтво, називає нелояльних 
колишніх колег зрадниками. У своїй новій ролі 
директора театрів, Хендрік отримує владу над 
кар’єрами інших, тепер вже він вирішує кому, 
що грати і ким бути. З провінційного актора він 
перетворюється на справжнього «ідола». Проте 
все ще зберігає ознаки людяності. З одного боку, 
намагається вберегти від звільнення двох пра-
цівників євреїв, з іншого  — похапцем спалює 
розкидані по театру агітаційні матеріали, що за-
кликають боротися з нацистами. «Буду м’яким 
з ким треба — у цьому суть системи», — гово-
рить сам собі Хофген. Хендрік навіть знаходить 
виправдання своєму становищу, вважаючи, що 
завдяки своєму впливу допомагає друзям, які 
могли б стати жертвами режиму. Наприклад, 
 заступається за свого друга й колегу з «проле-
тарського театру» Отто, який на певний період 
здобуває безпеку для життя. Хендрік чудово 
усвідомлює, що про нього думають інші, але 
прикривається своєю «благодійністю» на посаді. 
Його коханка Джульєтта підпадала під загрозу 
знищення через свою расову «неповноцінність», 
але Хендріку вдалося домовитися про її депор-
тацію, чим він рятує їй життя. 

Герой прагне лише одного — реалізувати свій 
творчий потенціал, але життя постійно кидає 
йому виклики. Не можна сказати, що Хендрік 
зовсім не переживає за долю своєї батьківщини 
і близьких йому людей, яким допомагає у міру 
своїх сил. Урешті-решт, він і сам усвідомлює, що 

є не Мефістофелем, а Фаустом, який пожертву-
вав власною душею заради успіху. Справжнім 
Мефістофелем стає нацистський лідер (його 
образ натхненний Г. Герінгом), який маніпулює 
Хендріком. Маршал знає все про Хофгена, 
включно з небезпечними таємницями його по-
передньої біографії.

Давній опонент і колега героя з Гамбурга  — 
Ганс Міклаш, який був готовий віддано служити 
націонал-соціалізму, розчаровується в ідеях зло-
чинної влади. Спробувавши знайти підтримку 
в Хендріка, Міклаш наштовхується на відмову, 
адже той не хоче псувати відносини з нациста-
ми. Він не підписує звернення Міклаша й ігнорує 
протест акторів. Коли Хендріку повідомляють, 
що Ганс загинув в «аварії», він охоче приймає 
цю версію, щоб не піддавати сумніву власну без-
пеку. Коли ж його друга Отто  Ульріха забирає 
Гестапо, Хендрік намагається хоча б якось впли-
нути на ситуацію, але нацистська влада у відпо-
відь прямо застерігає від втручання в політичні 
справи. Прохання порятувати Отто від арешту 
не отримує відгуку маршала, який жорстко від-
мовляє і врешті проганяє його. Смерть Отто, 
про яку дізнається Хендрік, викликає в нього 
такі рідкісні для нього сльози. 

Після приходу до влади нацистів принципи 
актора остаточно руйнуються, і жага слави бере 
гору над моральними переконаннями. Хенд-
рік стає символом нацистського театру. Його 
кар’єра перетворюється на віртуозну гру при-
стосуванства і постійної зміни масок, де мис-
тецтво перестає бути виразником ідей, а стає 
інструментом виживання в умовах жорстокого 
режиму. Дійсно, протягом фільму Хендрік лише 
змінюватиме маски, ретельно приховуючи від 
оточення і навіть від самого себе своє справжнє 
обличчя. Джульєтта бачила його егоцентрич-
ність і чесно говорила йому про це: «Ти кохаєш 
тільки себе. Ти постійно носиш маску?». І Хоф-
ген по правді на початку дійсно соромився свого 
імені, проте сам же переконував себе в тому, що 
його в нього й немає: «Навіть ім’я у мене не своє, 
бо я артист». Показово, що на вечірці, присвя-
ченій новому «правильному» шлюбу Хофгена, 
у якийсь момент навколо нього починають тан-
цювати люди в костюмах Мефісто — і от уже ге-
рой у буквальному сенсі потрапляє в замкнений 
вир масок.



105

Culture of U
kraine, issue  91, 2025

Поступово піднімаючись сходами кар’єрного 
зростання, стаючи улюбленцем нацистського 
Берліна та насолоджуючись гучними оваціями, 
він жадібно хапатиме від життя все, про що так 
довго мріяв, придушуючи голос совісті й тим 
самим лише підтверджуючи невідворотний роз-
виток хвороби, діагноз якої поставлено вже на 
початку фільму: Хофгену потрібен успіх за будь-
яку ціну, незалежно від того, що відбувається 
довкола, навіть якщо у власній країні зростає 
сила нацизму. Розглядаючи цю проблематику, 
слід пригадати міркування екзистенціаліста 
А. Камю. У своїх романах письменник неодно-
разово утверджував етичну функцію мистецтва, 
необхідність об’єднання зусиль задля боротьби 
проти зла. Як учасник руху Опору Камю нази-
вав фашизм «чумою XX століття» і, порушуючи 
питання моральної відповідальності митця, го-
ворив, що він «не може бути слугою тих, хто ро-
бить історію, — навпаки, він на службі у тих, хто 
від неї страждає» (Камю, 2019, с. 13). Тривожні 
політичні обставини переплелись із внутрішнім 
життям героїв «Мефісто». 

В атмосфері нацистської політичної ритори-
ки, порушення моральних прав і розгулу жор-
стокості переважна більшість мистецької та 
інтелектуальної еліти залишала Німеччину. Ре-
альна діяльність антинацистської опозиції три-
вала в умовах еміграції. Манн же перед лицем 
подій, що відбуваються на його батьківщині, ви-
словлював свій жах і вважав їх катастрофічними 
(Płusa, 2013, с. 166). У центрі фільму, так само, як 
і в романі, розгортається історія пристосуванця, 
який не соромиться здобувати бажане визнан-
ня з рук злочинців. Сабо майже не відхиляється 
від фабули книги, лише загострює деякі мотиви, 
зокрема підкреслює психологічну закономір-
ність угоди Хендріка з нацистами: адже за своєю 
природою герой є амбітною й самозакоханою 
особистістю. Його переконання легко підмінні, 
а можливо, їх і зовсім не існує — є ролі й маски 
замість істинного обличчя, акторство замість 
щирості й правди. 

Фаустівський пакт у фільмі, так само, як і в 
літературному першоджерелі, став гонитвою за 
славою ціною внутрішньої моральної свідомо-
сті, адже герой прагне лише світової слави, а не 
абсолютної краси чи знання. Його дії спрямовані 

на самообман. Зокрема, й тоді, коли Хофген сти-
кається з вибором залишити Німеччину після 
захоплення нацистами з більшістю своїх друзів 
і родичів, включаючи свою дружину Барбару, 
або залишитися в Берліні, відмовитися від своєї 
лівої позиції та стати символом для нацизму. 
На запитання дружини він відповідає, що єдина 
форма свободи для нього, для актора — це за-
лишитися. Абсурдний парадокс перебування в 
авторитарній державі і мати там свободу пока-
зує, що актор готовий відмовитися від будь-якої 
моральної відповідальності та своїх попередніх 
поглядів, тому що не може винести думки про 
те, щоб його позбавили слави. Він продовжує 
дотримувати думки про митців поза політикою 
і у своїй напруженій розмові з колишньою дру-
жиною, з якою він потім ризикнув зустрітись за 
кордоном. Знову не визнавши своєї провини, 
Хендрік піде розгублено блукати знелюднени-
ми французькими вулицями, а огорожа позаду 
нього цілком нагадує ґрати в’язниці, у яку себе 
добровільно помістив герой.

Для актора тріумф стає найважливішим, на-
віть ціною втрати порядності, адже Хофген не 
уявляє життя без театру, який складає сенс усьо-
го його існування. Сабо, який жив в авторитар-
ній Угорщині, показує, як люди намагаються 
використати зло для власних цілей. Ставлення 
Хофгена до його коханки — Джульєтти, з якою 
він мав стосунки до захоплення влади наци-
стами, — є свідченням цього. Мотивація героя 
відправити її за кордон, коли генерал заперечує 
проти його роману із чорношкірою жінкою, ви-
никає, можливо, навіть не через бажання вряту-
вати її. Радше депортація є частиною угоди між 
Хофгеном і генералом. Невинність Джульєтти 
зіставляється з темрявою егоїстичних занепоко-
єнь Хофгена. Його прагматизм й опортунізм бе-
руть гору, коли він засуджує Міклаша за підрив-
ну діяльність, що призводить до арешту і страти 
Міклаша. Звістка про смерть колеги «в автоката-
строфі» не вражає його скоєною трагедією, і тому 
це може бути підтвердженням того, що Хофген 
не та доброзичлива особа, за яку себе видає. Кі-
нематографічно Сабо неодноразово робить це в 
сценах, коли Хофген бачить своє відображення 
у дзеркалі: його зображення ніби символічно 
спотворюється, натякаючи, що насправді він не 



106

Ку
ль

ту
ра

 У
кр

аї
ни

, в
ип

ус
к 

 9
1,

 2
02

5

Мефістофель, якого грає на сцені, а Фауст, і його 
моральний обов’язок витіснений бажанням 
особистої вигоди. Наприкінці Хендрік навіть 
береться за нове потрібне режиму трактування 
«Гамлета», але водночас, розбираючи образ дан-
ського принца, несподівано проговорює й диле-
му всього свого життя — трагічну боротьбу між 
вчинком і бездіяльністю — рішенням бути чи не 
бути.

Оператор Л. Колтаї блискуче передає на екра-
ні зміни Хендріка, чергуючи напружені плани 
героя, світлі й темні кольори в особливо емо-
ційних сценах фільму, аби підкреслити тонкий 
психологізм персонажа. Він створює насичений 
візуальний ряд, де світло і тінь загострюють 
тривожний морально-психологічний стан Хен-
дріка. Часті крупні плани відображають його 
внутрішні метаморфози, а напівтемні інтер’єри 
й різкі контрасти підсилюють відчуття загрози 
і внутрішнього розколу. Колтаї вдається до ви-
разного модулювання освітлення інтер’єрів, що 
підсилює драматичний ефект, коли глядач «від-
чуває» моральний тиск, який переживає Хофген. 
Промені світла, як у театрі, підсвічують героїв, а 
також підкреслюють візуальне протиставлення 
простору сцени і публіки. Часто світло падає 
зверху, створюючи довгі тіні, що натякають на 
приховану «темну» сторону героя, такий собі 
«тягар» особистого вибору. 

Сабо і Колтаї використовують похмуру кольо-
рову гаму й мізансцени так, щоб герой постійно 
перебував у центрі ситуації, але водночас — на 
символічній «периферії» морального вибору. У 
кількох сценах Хендрік дивиться прямо в каме-
ру, звертаючись зі своїми сумнівами й ваган-
нями безпосередньо до глядача, роблячи його 
співучасником моральної колізії його життя. 
К. М. Брандауер демонструє, як Хофгену неком-
фортно в зовнішньому світі, він часто знерво-
ваний, показово ввічливий та прислужливий 
на публіці, і відвертий лише в рідкісних випад-
ках — наодинці з найближчими людьми, як то з 
Барбарою, з якою він ділиться своїми спогадами 
з дитинства, чи Джульєтою, якій може на корот-
ку мить відкритися.

Монтаж і музичний супровід (композитор 
З. Тамаші) слугують загальним контрапунк-
том зовнішніх «успіхів» героя (сцени тріумфу, 

овацій) із короткими, але гострими епізодами 
репресивного контексту (напружені діалоги, 
гнітюча символіка влади в кадрі тощо). Про-
думані декорації й костюми (від театрального 
реквізиту самого Хофгена і його костюма Мефі-
сто до парадної форми генерала) працюють як 
інструмент ідентифікації: рідна театральна сце-
на і сам побут героя стають частиною «реквізи-
ту влади» — мистецтво й естетика закономірно 
перетворюються на опору режиму. 

У стрічці можна угледіти деякі аналогії з 
особистим життям режисера. У 2006  р. було 
розкрито інформаторське минуле Сабо. Тому 
цілком можливо його місія передбачала також 
створення особистого кіно, яке б дозволило від-
новити втрачене почуття гідності й пояснити 
глядачам, що мотивувало його «співпрацювати 
з дияволом». У цьому випадку роль диявола на 
себе бере Державна безпека Угорської Народної 
Республіки в 1945–1956 рр. За словами режисе-
ра, співпраця була ціною, яку йому довелося за-
платити за порятунок життя друга (Seyler, 2015, 
р. 100). Режисер намагається підкреслити бага-
тобарвність жорсткої дійсності й непросту при-
роду правди в історії людини, яка намагається 
зберегти індивідуальність у несприятливий по-
літичний період. Тому фільм про «макіавеллів-
ське сходження до слави» (Cook, 2016, р. 506) в 
такому ракурсі сприймається як спроба окрес-
лити психологічний контур митця, доведеного 
до морально-екзистенційних крайнощів. 

Можна стверджувати, що практично кожен 
вагомий угорський фільм тою чи іншою мірою 
має «політичне» забарвлення, якщо під цим 
розуміти прагнення кіномистецтва осмислити 
соціальні потрясіння як минулих, так і сучас-
них епох. У цьому сенсі важливим досягненням 
Сабо було його наполегливе прагнення ство-
рити фільми, що зберігають актуальність для 
будь-якої культури, що переживає внутрішній 
конфлікт між задекларованими ідеалами та ре-
альними діями (Petrie, 1974, с. 273). Ці мотиви 
доволі добре римуються з ідеями польського 
кіно «морального занепокоєння», яке так само 
зосереджувалось на показі екзистенційно-мо-
ральних перепитій польської держави. Недар-
ма польський кінокритик Б. Міхалек помітив 
схожу особливість в угорському кіно і відзначав, 



107

Culture of U
kraine, issue  91, 2025

що «центральною, справді великою темою угор-
ського кінематографу є сам народ Угорщини, 
“угорський шлях”», водночас як Адам Горощак 
доречно наголошував на важливості проблеми 
«власної відповідальності за країну, її минуле й 
сьогодення» (Zwierzchowski, 2015, s. 87–88). Дійс-
но, польських і угорських митців 1960–1970-х рр. 
об’єднувала спільна проблематика: осмислення 
національної самобутності, моральний вибір 
та звернення до історичних подій минулого як 
способу діалогу з теперішнім. З одного боку, 
угорські режисери зазнавали впливу польської 
школи, а з іншого,  — угорське кіно відчутно 
впливало на творчість польських митців, зокре-
ма одного з видатних авторів кіно «морального 
занепокоєння» К. Кесльовського (Zwierzchowski, 
2015, s. 90). Водночас критики відзначали й оче-
видні відмінності між цими кінематографіями. 
Аналізуючи угорське кіно, Б. Міхалек вказував 
на різницю в ментальності та колективному 
світогляді, зумовлену специфікою національ-
них міфів. Він наголошував, що польське кіно 
тяжіє до романтичного фаталізму та скепсису 
щодо сили особистого вчинку, тоді як угорське 
робить акцент на опорі й громадянській відпо-
відальності (Zwierzchowski, 2015, s. 89). Т. Со-
болевський також порівнював польське світо-
сприйняття, занурене в романтичні наративи, з 
угорським, яке стимулює героя відвернутися від 
«великої історії» на користь особистого вибору 
(там само). 

Угорську стрічку «Мефісто» випустили на 
екран лише в 1981 р., і, оскільки вона була ство-
рена майже через 50 років після оригіналу, не-
обхідно було врахувати зміну політичного кон-
тексту твору, хоча книга і фільм зосереджені на 
позачасовій дилемі митця, який прагне влади. 
Зрештою, у своїй антитоталітарній притчі Сабо 
показує трагедію митця, зануреного в темряву 
божевілля історії, однак водночас ми розуміємо, 
що інтелектуальна й мистецька еліта несе власну 
відповідальність і провину в тому, що злочинна 
діяльність стає можливою за їхньої мовчазної 
згоди (Seyler, 2015, р. 97). У Сабо Хофген відчу-
ває себе жертвою в задушливій атмосфері влади, 
що стоїть над ним, відчуває якесь внутрішнє на-
пруження, яке хотілося б сприйняти за поклик 
совісті, що мала б супроводжувати будь-якого 

митця і похитнути його самооцінку, вкотре на-
гадуючи нам про цінність вірності власній сові-
сті: «Совість — це мікросвіт, який віддзеркалює 
макросвіт морального абсолюту. І тому, на від-
міну від розуму, який здатний виправдати все 
що завгодно, совість залишається нашим єди-
ним внутрішнім суддею, який є головним чин-
ником розвитку моральнісної самосвідомості» 
(Братерська-Дронь, 2019, с. 19). 

Свою стрічку Сабо завершує фіналом, відсут-
нім у романі, проте таким, що органічно продов-
жує його ідею: прем’єр-міністр приводить героя 
на Олімпійський стадіон у Берліні, де прожек-
тори розчиняють його в сліпучому сяйві, світ-
лові промені переслідують його, немов загна-
ного звіра, а він марно намагається сховатися, 
прикриваючись руками. Засліплений світлом 
Хендрік розгублено питається: «Чого вони від 
мене хочуть? Зрештою, я лише актор». Ці фі-
нальні слова добре відображають зловісну силу, 
яка перетворює його в одного з тих спільників, 
хто нібито не вчиняє великих злочинів. Герой 
піддається спокусі зла, коли він стверджує, що 
хоче звільнитися від неприємного тягаря полі-
тичних суперечок і, врешті, приймає найглибше 
моральне падіння. У випадку Хофгена життєвий 
вибір означає заперечення етичного виміру осо-
бистості і змушує його надати собі право на роз-
кішне життя, піддавшись злу (Płusa, 2013, s. 175). 

Отже, роман і фільм, що описують екзистен-
ційно-духовну ситуацію Хофгена, розкривають 
його карколомний внутрішній духовний зане-
пад. Як ми бачимо на прикладі «Мефісто», осо-
бливий вид конфлікту виникає між свободою 
вибору митця та його власними переконаннями 
й обмеженнями, накладеними моральним ім-
перативом. У цьому випадку орієнтиром може 
стати лише сумління та усвідомлений вибір 
вчинків. Таким чином, художня творчість на-
буває чіткого етичного виміру (Оніщенко, 2008; 
Левчук, 1978). Взаємодія митця із соціокультур-
ним середовищем, у якому він існує, загострює 
питання його ціннісних установок і моральної 
відповідальності, що стає особливо актуальним 
у періоди суспільної нестабільності. Окрім зо-
внішнього впливу, важливу роль відіграє його 
внутрішня залежність від особистих принципів. 
З приводу цього український художник і тео-
ретик сучасного мистецтва Т. Сільваші слушно 



108

Ку
ль

ту
ра

 У
кр

аї
ни

, в
ип

ус
к 

 9
1,

 2
02

5

зауважив про таємничий, незбагненний, ірра-
ціональний за своєю суттю й провокативний 
відбиток присутності митця та його місії: «Це 
екзистенційна драма, яка безкінечно повторю-
ється під різними небесами в різні епохи, змі-
нити яку Автор може тільки ціною зради Дару» 
(Сільваші, 2020, с. 66). 

Висновки. Отже, морально-етичний вимір 
діяльності митця висуває на перший план про-
блему його відповідальності, співвіднесення 
творчої свободи з особистими та суспільними 
моральними цінностями. Кінознавчий аналіз 
фільму І. Сабо «Мефісто» (1981) засвідчує, що 
проблема моральної відповідальності митця 
виходить за межі особистої біографії і набуває 
широкого суспільного трактування. Історія 
Хендріка демонструє, як прагнення до успіху 
та слави здатні призвести до поступового при-
душення совісті, а згодом — і до моральної ка-
пітуляції перед владною системою. Залежність 
від політичного режиму, який надає митцеві ви-
знання та можливості для реалізації, водночас 
перетворюється на пастку, де свобода творчості 
підмінюється зовнішнім успіхом. У стрічці Сабо 
художні засоби кіномови підкреслюють вну-
трішній розкол героя: численні сцени масок і те-
атральної гри розкривають втрату справжнього 
«обличчя» митця, який дедалі більше ототож-
нює себе з ролями, нав’язаними йому суспіль-
но-політичним контекстом. 

Акторська гра К. М. Брандауера  — провід-
ний елемент режисерської інтерпретації роману 
К. Манна: його трансформацію від енергійного 
амбітного актора до «ідола» з фальшивою мо-
раллю він показує навіть у найменших дрібни-
цях, зміні інтонацій, мінливій емоційній експре-
сії, тривожних паузах тощо. Діалоги, що нерідко 
мають недомовки і приховані підтексти, викону-
ють більше ніж інформативну функцію — вони 
слугують психологічним та морально-етичним 
індикатором героя, який, на відміну від інших, 
схильний не говорити прямо про свою мораль-
ну позицію, а ховатись за роллю. Проте відмова 
говорити про політику все одно робить комуні-
кацію й саме суспільне буття політичним.

Режисер і оператор свідомо поєднують теа-
тральні мізансцени з виразними кінематогра-
фічними рішеннями, чергуючи кадри Хофгена 

серед натовпу, де маси служать фоном і підкрес-
люють його соціальну роль, з особистими, ін-
тимними сценами, де крупні плани й злегка ви-
кривлені ракурси оголюють психологію героя. 
У фільмі до того ж застосовані контрастні про-
сторові рішення  — початкові тісні інтер’єри 
провінційних приміщень проти пізніших мо-
нументальних паноптикумів влади (особливо 
святкових залів, місць урочистостей і великих 
пустих просторів окупованих нацистами буді-
вель), де персонаж постає маленькою фігурою 
на тлі тоталітарного орнаменту, розчиняється 
під новими суб’єктами панування. Усе це візу-
ально вказує на те, що його індивідуальність 
поглинається системою, підкреслює саму ідею 
цементування режимом соціального й культур-
ного простору.

Не маючи потреби в прямих моралізаторських 
репліках, «Мефісто» змушує глядача осмислити, 
де проходить межа між мистецтвом і політикою; 
коли артист перестає бути лише «актором», а 
стає співучасником. Саме через мистецькі засо-
би кіномови, а не лише через сюжет та історію, 
Сабо формує морально-етичну позицію само-
го глядача. Отже, морально-етична візія героя 
конструюється не лише сценарно, а й низкою 
кінематографічних компонентів (візуальним 
рішенням і операторською роботою Л. Колтаї, 
блискучою ак торською грою К. М. Брандауера, 
влучними діалогами, монтажем, музикою ком-
позитора З. Тамаші, сценографією), що робить 
фільм переконливим прикладом того, як здійс-
нюється глибока кінематографічна рефлексія 
означеної проблематики. 

На прикладі героя «Мефісто» помітно зв’язок 
митця із соціально-історичним середовищем, 
особливо в періоди політичної нестабільності 
й суспільних криз. Саме в такі часи мистецтво 
стає не лише відображенням дійсності, а й ви-
могою морального вибору. Це вписує угорську 
стрічку в умовне коло кінематографу «мораль-
ного занепокоєння», який, попри яскравий вияв 
у межах польського кіно, отримав розвиток у 
всій Східній Європі 1970–1980-х рр. Увага до кі-
нематографу, який звертається до питань етич-
них переживань, має особливу наукову і куль-
турну значущість, адже виявляє сталі моральні 
дилеми, що повторюються в кожну історичну 



109

Culture of U
kraine, issue  91, 2025

епоху, набуваючи нових форм. «Моральне зане-
покоєння» як концепт охоплює універсальні ас-
пекти людського існування — відповідальність, 
совість, провину — і саме тому лишається акту-
альним для сучасного гуманітарного дискурсу. 
Митець у такому контексті постає не лише як 
творець, але і як носій цінностей, який уосо-
блює свободу та водночас межі, визначені його 
моральними орієнтирами, історичними умова-
ми й соціальними викликами. 

Знаковий угорський фільм «Мефісто» акту-
алізує питання меж між мистецтвом і політи-
кою, демонструючи, що відмова від моральної 
позиції на користь конформізму неминуче веде 
до деградації особистості. Сабо демонструє, 
що творчість не може існувати у вакуумі: вона 
завжди співвідноситься з конкретними історич-
ними й політичними обставинами, а моральний 
вибір митця має вагомі наслідки для суспільства  
загалом. У цьому сенсі стрічка Сабо є не лише 
художнім висловлюванням про минуле, але й за-
стереженням для сучасності, де гострі питання 
моральної відповідальності митця і «аполітич-
ного» мистецтва залишаються не менш актуаль-
ними.

Перспективи подальших досліджень. У май-
бутніх розвідках слід звернутись до порівняльного 
аналізу східноєвропейського «кіно морального за-
непокоєння», дослідити тематично схожі фільми 
інших режисерів 1970–1980-х рр. з метою про-
стежити, як у різних національних кінематогра-
фах варіюється тема моральної відповідальності 
митця, та виявити спільні етичні моделі й відмін-
ності в способах кінематографічної репрезента-
ції. Перспективним є залучення інструментарію 
етики, культурології та політичної філософії для 
глибшого осмислення того, як мистецька свобо-
да корелює з владними структурами в автори-
тарних і посттоталітарних суспільствах, і як це 
відображається у візуальній мові кіно. 

Водночас у подальших дослідженнях варто 
зосередитися на порівнянні східноєвропейсько-
го кіно «морального занепокоєння» та україн-
ського кінематографу, зокрема на пошуку анти-
тоталітарних наративів та відповідних художніх 
стратегій українського кіно. Це дозволить про-
стежити, як українські режисери відображали 
конфлікт між особистою етикою митця та ви-
могами політичного середовища, і оцінити, на-
скільки категорія «морального  занепокоєння» 
залишається продуктивною для аналізу сучас-
них культурних процесів в Україні.

Список посилань
Братерська-Дронь, М. (2009). Інтерпретація наріжних понять  моральнісної свідомості в кіномистецтві. НПУ 

ім. М. П. Драгоманова. 
Братерська-Дронь, М. (2019). Поняття моральнісної свідомості (совість, сором, провина, розкаяння) в тво-

рах кіномистецтва. МІСТ: Мистецтво, історія, сучасність, теорія, 15, 18–27. http://nbuv.gov.ua/UJRN/
Mist_2019_15_5

Камю, А. (2019). Чужий. Фоліо. 
Левчук, Л. (1978). У творчій лабораторії митця [монографія]. Мистецтво. 
Оніщенко, О. І. (2001). Художня творчість у контексті гуманітарного знання [монографія]. Вища школа. 
Оніщенко, О. І. (2008). Художня творчість: проект некласичної естетики [монографія]. Нельсон. 
Река, К. В. (2012). Моральні аспекти феномену доля: в контексті філософії А. Камю. Вісник Київського на-

ціонального університету імені Тараса Шевченка. Філософія. Політологія, 109, 33–37. http://nbuv.gov.ua/
UJRN/VKNU_FP_2012_109_11

Сільваші, Т. (2020). Дерево Одіссея: есеї, тексти, фото. Arthuss.
Татаркевич, В. (2001). Історія шести понять (В. Корнієнко, пер. з польськ.). Юніверс. 
Хандогіна, Л. Л. (2009). Мистецтво «Моральних провокацій». Культурологічна думка, 1, 105–111. https://www.

culturology.academy/wp-content/uploads/KD1_Handohina.pdf 
Cook, D. (2016). History of Narrative Film (5th ed.). W. W. Norton & Company. 
Lubelski, T. (2015). Historia kina polskiego 1895–2014. Universitas. 
Maritain, J. (2024). The Responsibility of the Artist. Jacques Maritain Center, University of Notre Dame. https://

maritain.nd.edu/assets/594326/jacques_maritain_the_responsibility_of_the_artist.pdf
Mielczarek, R. (2008). Rzeczywistość w fazie liminalnej. “Kino moralnego niepokoju” jako forma międzypokoleniowego 

dramatu społecznego. Folia Sociologica, (33), 223–247.
Petrie, G. (1974). The Redemption of ’Political Cinema’: A Survey of Hungarian Films. Journal of European Studies, 

4(3), 255–273.



110

Ку
ль

ту
ра

 У
кр

аї
ни

, в
ип

ус
к 

 9
1,

 2
02

5
Płusa, C. (2013). Literacka i fi lmowa refl eksja nad totalitaryzmem na przykładzie powieści Klausa Manna Mefi sto oraz 

jej adaptacji fi lmowej w reżyserii Istvána Szabó. Acta Neophilologica, 15(2), 165–176. https://czasopisma.uwm.
edu.pl/index.php/an/article/view/925/793

Seyler, S. (2015). Dylemat moralności w kontrowersyjnej powieści Klausa Manna Mefi sto i jej fi lmowej interpretacji. 
Kwartalnik Opolski, 2/3, 91–102. https://otpn.uni.opole.pl/wp-content/uploads/91_102_Seyler_2_3_2015.pdf

Zwierzchowski, P. (2015). The reception of Hungarian cinema in Polish fi lm criticism 1945–1989. In B. Zając, 
M. Pabiś-Orzeszyna, & M. Dondzik (Eds.), History of European cinema: Intercultural perspective (pp. 79–90). 
Wydawnictwo Uniwersytetu Łódzkiego.

References
Braterska-Dron, M. (2009). Interpretation of the Corner Concepts of Moral Consciousness in Film Art. NPU named 

after M. P. Drahomanov. [In Ukrainian].
Braterska-Dron, M. (2019). The Concepts of Moral Consciousness (Conscience, Shame, Guilt, Repentance) in Works 

of Film Art. MIST: Mystetstvo, istoriia, suchasnist, teoriia, 15, 18–27. http://nbuv.gov.ua/UJRN/Mist_2019_15_5. 
[In Ukrainian].

Camus, A. (2019). The Stranger. Folio. [In Ukrainian].
Levchuk, L. (1978). In the Creative Laboratory of the Artist [monograph]. Mystetstvo. [In Ukrainian].
Onishchenko, O. I. (2001). Artistic Creativity in the Context of Humanitarian Knowledge [monograph]. Vyshcha 

Shkola. [In Ukrainian].
Onishchenko, O. I. (2008). Artistic Creativity: A Project of Non-Classical Aesthetics [monograph]. Nelson. 

[In Ukrainian].
Reka, K. V. (2012). The Moral Aspects of the Phenomenon of Fate: In the Context of A. Camus’s Philosophy. Visnyk 

Kyivskoho natsionalnoho universytetu imeni Tarasa Shevchenka. Filosofi ia. Politolohiia, 109, 33–37. http://nbuv.
gov.ua/UJRN/VKNU_FP_2012_109_11. [In Ukrainian].

Silvashi, T. (2020). Odysseus’ Tree: Essays, Texts, Photos. Arthuss. [In Ukrainian].
Tatarkiewicz, W. (2001). The History of Six Ideas (V. Korniienko, Trans. from Polish). Yunivers. [In Ukrainian].
Khandohina, L. L. (2009). The Art of “Moral Provocations”. Kulturolohichna dumka, 1, 105–111. https://www.

culturology.academy/wp-content/uploads/KD1_Handohina.pdf. [In Ukrainian].
Cook, D. (2016). History of Narrative Film (5th ed.). W. W. Norton & Company. [In English].
Lubelski, T. (2015). Historia kina polskiego 1895–2014. Universitas. [In Polish].
Maritain, J. (2024). The Responsibility of the Artist. Jacques Maritain Center, University of Notre Dame. https://

maritain.nd.edu/assets/594326/jacques_maritain_the_responsibility_of_the_artist.pdf. [In English].
Mielczarek, R. (2008). Rzeczywistość w fazie liminalnej. “Kino moralnego niepokoju” jako forma międzypokoleniowego 

dramatu społecznego. Folia Sociologica, (33), 223–247. [In Polish].
Petrie, G. (1974). The Redemption of ’Political Cinema’: A Survey of Hungarian Films. Journal of European Studies, 

4(3), 255–273. [In English].
Płusa, C. (2013). Literacka i fi lmowa refl eksja nad totalitaryzmem na przykładzie powieści Klausa Manna Mefi sto oraz 

jej adaptacji fi lmowej w reżyserii Istvána Szabó. Acta Neophilologica, 15(2), 165–176. https://czasopisma.uwm.
edu.pl/index.php/an/article/view/925/793. [In Polish].

Seyler, S. (2015). Dylemat moralności w kontro-wersyjnej powieści Klausa Manna Mefi sto i jej fi lmowej interpretacji. 
Kwartalnik Opolski, 2/3, 91–102. https://otpn.uni.opole.pl/wp-content/uploads/91_102_Seyler_2_3_2015.pdf. 
[In Polish].

Zwierzchowski, P. (2015). The reception of Hungarian cinema in Polish fi lm criticism 1945–1989. In B. Zając, 
M. Pabiś-Orzeszyna, & M. Dondzik (Eds.), History of European cinema: Intercultural perspective (pp. 79–90). 
Wydawnictwo Uniwersy-tetu Łódzkiego. [In English].

М. І. Клопенко
аспірант, кафедра кінознавства, Інститут екранних 
мистецтв Київського національного університету театру, 
кіно і телебачення імені І. К. Карпенко-Карого, 
м. Київ, Україна 
М. Т. Братерська-Дронь 
професор, професор кафедри кінознавства, Інститут 
екранних мистецтв Київського національного університету 
театру, кіно і телебачення імені І. К. Карпенка-Карого, 
м. Київ, Україна

M. Klopenko
postgraduate student, Department of Film Studies, 

Institute of Screen Arts, I. K. Karpenko-Karyi Kyiv National 
University of Th eatre, Cinema and Television, 

Kyiv, Ukraine
M. Braterska-Dron

Professor, Professor of Film Studies, Institute of Screen Arts, 
I. K. Karpenko-Karyi Kyiv National University of Th eatre, 

Cinema and Television, 
Kyiv, Ukraine

Отримано: 10.09.2025
Прийнято до друку: 23.10.2025

Опубліковано: 25.12.2025


